
“Incidencias de la práctica analítica: 

síntoma, cuerpo, discursos” 
 

  



 1  

 

Bajo este nuevo formato de Ex-sistencia, tenemos el gusto y la alegría de compartir los 

trabajos presentados por nuestros colegas de Patagonia en el marco de las Jornadas que 

tuvieron lugar en nuestra ciudad en octubre de 2019. Oportunidad que nos permitió 

encontrarnos a conversar e intercambiar respecto de la rúbrica “Incidencias de la 

práctica analítica: síntoma, cuerpo, discursos”. 

En torno a diferentes ejes temáticos, se dispusieron mesas simultáneas que causaron el 

trabajo y la conversación, animaron la pregunta y renovaron el afecto del lazo de la 

Región Patagónica. 

Los invitamos a recorrer estos escritos, junto a la publicación grafica que reúne el 

seminario de Juan Carlos Indart y las mesas plenarias, que sostuvieron lo vivo de una 

trasmisión inolvidable. 

Un acontecimiento que ha dejado sus marcas en nuestra Delegación. 

Muchas gracias y bienvenidos. 

 



 2  

 

 

• Articular las letras. Marina Posata, Cid Neuquén. 

• Cuerpos arrasados.  Verónica Di Batista, La Plata. 

• Sujetos de la época, avatares del amor. Florencia Crespi, Cid Neuquén. 

• El coreógrafo de la lengua. Iara Suarez, La Plata. 

• Lo intragable, Pablo Guañabenz. Grupo en Formación Puerto Madryn. 

• Con Alexander, primero la transferencia. Ariel Aranda, Paraná.  

• Sordera. Esteban Pikiewicz, Biblioteca Analítica de Esquel. 

• Horror, jugar su partida. Silvia Bermúdez, EOL, Buenos Aires. 

• ¿Cómo se arma un cuerpo?. Rosario Pera, Grupo en Formación Puerto Madryn. 

• La internación en salud mental. Lo necesario, pero no suficiente sin la estrategia 

del deseo. Mariana Herzel, Cid Neuquén.  

• Dos nociones psicoanalíticas que orientan la escucha en la urgencia. Laura Soto, 

Agustina Illera, Florencia Otaño y Mariana Herzel, Cid Neuquén.  

• La incidencia del control en la práctica Analítica. Erica Boglione, Delegación Río 

Gallegos. 

• Tragarse la píldora. Claudia Villafañe, Delegación Río Gallegos. 

• Entre el amor y el odio, un hijo. Beatriz Cáceres, Delegación Río Gallegos. 

• Matrix, el fantasma, los discursos y Clarín. Fernando Dieguez, Ushuaia. 

• The show must go on. Helga Rey, Cid Bariloche. 

 

 



 3  

 

 

• Incidencias del sueño en la práctica analítica, aún. Cecilia Fernández, Grupo en 

Formación de Puerto Madryn. 

• Conversaciones en torno a la época. Florencia Crespi, Marina Posata, Cid 

Neuquén.  

• Imaginario y Parlêtre. Azucena Zanón, Cid Bariloche. 

• Violencia y mujeres. Claudia Villafañe, La Plata. 

 

  



 4  

 

Invenciones analíticas: una 

orientación por lo singular. 
  



 5  

 

 

Marina Posata, Cid Neuquén. 

 “Porque prohíbe el fantasma, 
 el discurso del amo cree en la salud mental. 

Este ideal le está prohibido al analista que ofrece una vía inédita, 
 más precaria y sin embargo más segura: 

la salvación por los desechos”1. 
 

Para escribir este trabajo haré pie en dos referencias que encuentro en la enseñanza de 

Lacan, en sus seminarios 14 y 21. 

En la clase 15 del seminario 14 nos dice que la ciencia no obvia al sujeto, más bien lo 

saca del lenguaje, lo expulsa. La ciencia crea fórmulas de un lenguaje vacío de sujeto, 

entonces el vacío lo cierne y lo hace aparecer como una pura estructura de lenguaje. 

Esta primera cita me confronta con una pregunta, ¿qué lugar queda para las marcas de 

goce en un sujeto? La ciencia, en su alianza al discurso capitalista, expulsa del sujeto las 

marcas que le permitirían un anudamiento a lo vivo de su cuerpo. Punto que en 

particular me interesa por los efectos que pudiera acarrear esta era de la virtualidad 

dada por los avances científicos tecnológicos, en la sintomatología de los sujetos, en 

nuestra clínica y orientación. 

Mi segundo punto de apoyo se ubica en la última clase del seminario 21. Allí Lacan 

expresa que en los siglos pasados estaban enamorados de sus inconscientes, se 

imaginaban que eso era el conocimiento. Es ahora que se produce un viraje en ello, “por 

primera vez en la historia, les es posible a ustedes, errar” y con ello se refiere Lacan a 

“negarse a amar a vuestro inconsciente”. 

Apelo a mi clínica para que me oriente en esta lectura de lo que Lacan nos dejó. Una 

paciente me pregunta si puede pasar que desde tan chica se sienta tan sola, “sola que 

me duele”. En su vida “faltó palabra”. Siente que extraña a alguien y no sabe a quién. 

Tuvo ataques de pánico. Del primero refiere que le faltó el aire, “Sentí que algo me 

 
1 Miller, J. A., La salvación por los desechos, en El Psicoanálisis. Revista de la ELP Nº 16. Barcelona. España. 
2009. 



 6  

 

atravesó el pecho”, que iba a morir y nadie la iba a ayudar. Una historia de repetidos 

abusos la llevan a la frase “Yo me veo rota”. Sus palabras me remiten a ese Otro roto de 

la época en la que estamos, entonces ¿qué lugar al inconsciente, a la transferencia, a la 

posibilidad de habitar un cuerpo o, más bien, a dejarse habitar por un inconsciente que 

da cuerpo? 

“Este espacio me sirve para armarme a mí”, refiere de las sesiones. De niña le costó 

aprender a leer, la madre le pegaba por ello. “No entiendo las letras, no las puedo unir”, 

decía. De su análisis extraerá una contrapartida, “Me uno a mí misma cuando lo uno así, 

me ayuda a percibirme más entera”. 

Vuelvo al seminario 21, de donde desprendo un interrogante que asumo desde mi lugar 

de practicante del psicoanálisis. ¿Cómo orientarnos en la clínica en esta época donde 

advertimos un rechazo del inconsciente como efecto de la dominancia de la dupla 

ciencia-capitalismo? La sintomatología propia de la clínica actual me interpela en mi 

orientación por lo real. “Los no incautos yerran”, advierte Lacan, aludiendo a que quien 

no está enamorado de su inconsciente yerra. Se trata de dejarse hacer, ser su incauto. 

 

  



 7  

 

Verónica di Batista, La Plata. 

A partir del tema de Jornadas: síntoma, cuerpo y discursos, me pregunto por esa clínica 

cada vez más frecuente en la que nos consultan sujetos desganados, aburridos, abúlicos, 

a los que parece que el cuerpo se les desarma, inconsiste, como si nada revistiera 

importancia; y como efecto de este sentimiento de la vida, a veces se ofrecen sin medida 

a todo tipo de excesos incluyendo la violencia contra el otro o contra sí mismos, 

haciendo patente un ya nada importa que no siempre podríamos elevar a la categoría de 

síntomas.  

¿Desalojados de todo discurso? No hay rastros del deseo ni del amor instalando algo de 

la subjetividad ni del lazo, sin la brújula del ideal en el que, haciendo base en la garantía 

paterna, se asentaba la identificación ¿Secuela de la época de la inexistencia del Otro?  

¿Qué cuerpos, qué discursos?  

En la “perspectiva del parlêtre” 2  tomamos al cuerpo como nudo; partimos del 

acontecimiento de cuerpo inaugural, trauma del choque de la carne con lalengua, que 

deja como resto el objeto a del goce “no reabsorbible”3 dando lugar al vacío estructural 

e irreductible, que este cuerpo como nudo comportará.  

Con lo cual, si hay resto, ningún discurso podrá atrapar todo del cuerpo, aunque 

asistimos a la insistencia del discurso contemporáneo en atraparlo todo, sin contemplar 

ese resto, goce no significantizable. Y así no me importa nada se puede leer como no hay 

importe, costo.  

En este forzamiento, “los discursos establecidos se debilitan, palidecen, no llegan a 

atrapar nada- sean cuales fueren sus esfuerzos de evaluación, que pueden llegar al 

ridículo – en los perfiles bizarros y contradictorios que proponen.”4 

Y lo rechazado vuelve en lo real y arrasa a los sujetos. 

 
2 Laurent, É., El reverso de la biopolítica. Buenos Aires, Grama ediciones. 2016. p. 265.  
3 Ibid. p. 262: “El sentido que está en juego en ese momento pasa por la producción de un objeto no 
reabsorbible en el dispositivo de la civilización que conocemos.”  
4 Ibid. p. 261 



 8  

 

“Hay aquí un goce especial que paradójicamente le permite al sujeto reunirse con el 

mundo común en el que vivimos, un mundo en el que el Ideal del yo palidece, como dice 

Lacan, ante el ascenso al cenit del objeto a, del goce.”.5 

¿Podemos pensar a estos sujetos cautivados por este goce especial?  

Allí el objeto a en su función lógica de plus-de-gozar, no hace tope a la deriva pulsional, 

sino más bien empuja al rechazo de la falta, haciendo consistente el nada es imposible, 

que retorna con la contracara de la impotencia más feroz, donde todo se vuelve 

imposibilidad.  

 “Solo el psicoanálisis permite tener en cuenta lo real, más allá del punto en que los 

discursos establecidos ya no alcanzan a situar el lugar de los fenómenos.”6 

Operar desde el discurso analítico será producir una escritura para ese goce, como tope 

a su deriva, introduciendo la función del plus-de-gozar en su doble cara de vacío y 

empalme.  

El analista en transferencia se prestará como nudo dice Lacan7 , para atrapar bien el 

objeto a como calce del mismo y ofrecérselo al analizante como causa de su deseo.  

Actuando en los tres registros R, S e I, no solo como semblante, aunque articulado con 

él, apuntando en el mejor de los casos a la formalización de síntomas que brujuleen el 

tratamiento de los goces en juego. 

  

 
5 Ibid. p. 262 
6 Ibid. p. 261 
7 Lacan, J., La tercera, en Revista Lacaniana Año X, Nº 18, pág.13, publicación de la EOL. Buenos Aires. 
Grama ediciones. 2015.  



 9  

 

Florencia Crespi, Cid Neuquén 

 

“…voracidad eterna del amor que pide amor,  

que lo pide sin cesar y todavía,  

en la falla de lo que intenta suplir la relación sexual”9 

 

Nos encontramos con sujetos de la época, sujetos desorientados, u orientados por 

nominaciones del mercado, sujetos con perturbaciones y desarreglos en la imagen 

especular. El discurso capitalista genera sus propios síntomas, en dónde la división 

subjetiva se encuentra dada ya no por un significante amo, sino más bien por un goce 

que el mercado no alcanza a satisfacer. Algo insiste, supongo el deseo del analista como 

orientador en tanto pone en cuestión nuestra práctica. ¿Qué hace un analista de la 

época en este encuentro equivoco? ¿Cómo orientarnos en una práctica que va a 

contramano de aquel discurso que impone la felicidad como objetivo final? 

M es derivada por la nutricionista del equipo de trastornos de la conducta alimentaria 

para iniciar tratamiento psicológico. Tiene 31 años y trabaja en la industria petrolera, con 

largas jornadas de trabajo, muchas horas sin dormir y sin comer. M llegó a estar muy 

grave debido a su cuadro anoréxico, estuvo internada por insuficiencia renal. “Me dejé 

estar, no podía parar”. Durante las sesiones habla de sus obsesiones con la comida, se ve 

gorda a pesar del bajo peso, se mide con su mano, se pesa, hace cuentas: “La comida es 

lo único que puedo controlar”. Le señalo que podemos estar todo el día hablando de 

esos pensamientos, pero que no va por ahí, se angustia, “es que es todo el tiempo, no 

puedo parar”. Ubica ese punto de “no poder parar”, algo la empuja hasta el abismo, una 

posición melancolizada poniendo en acto el fantasma de su propia desaparición.  

Cuenta sobre la relación con su madre, dice que es un elástico, inseparables. Su madre 

se le impone como un Otro omnipotente, estragante, siempre le dice lo que tiene que 

hacer. La paciente ubica su relación al otro en tanto presencia y ausencia. Cuando está 

 
8 Prólogo de Marcelo Barros en: Eidelberg, A.; Godoy, C. y otros. “Porciones de nada, la anorexia y la 
época”. Serie del Bucle, Buenos Aires, Argentina, 2009.  
9 Ibid.  



 10  

 

presente ese otro significativo, por ejemplo, su pareja actual, come, si no está presente 

no come, no existe, dice “me acoplo al otro”, si está sola desaparece. No hay modo de 

separación, sin que sea en la literalidad de la privación. 

M nombra su “rebeldía”, se presenta desde una aparente autosuficiencia y no 

necesitando del otro: “No acepto nada que venga del otro, que me cuiden, que me 

regalen cosas, para el otro todo, para mi nada. Le señalo que es un modo de rechazar lo 

que viene del Otro, se angustia.  

El obstáculo que nos encontramos en los casos de anorexia radica en la desconexión que 

presenta el síntoma, como modo de padecimiento singular, y el inconsciente. Son 

pacientes con mucha dificultad para entablar una trasferencia al otro, y esto se debe al 

rechazo como modo de respuesta. Nos confronta inevitablemente con la dificultad de 

desarrollar la práctica del psicoanálisis como tradicionalmente la conocemos, a través de 

la palabra. 

Tomando como punto orientador de la anorexia “el rechazo”, nos permite preguntarnos 

en cada caso a qué tipo de rechazo responde cada sujeto. Doménico Cosenza diferencia 

4 tipos de rechazo: como demanda, como intento de pseudo separación, como defensa 

o rechazo en su función de goce. En la viñeta presentada, un caso anorexia enmarcado 

en la estructura histérica, se puede ubicar cómo el síntoma responde a un rechazo como 

modo de demanda, en donde pretende interpelar al deseo del otro, para averiguar qué 

lugar ocupa, y por el otro el rechazo como intento de separación fallida, en donde 

pretende desde el extremo control de su cuerpo y autosuficiencia realizar esta 

separación imaginaria.  

En una entrevista después de algunos encuentros en el que M se había ausentado sin 

avisar, entra y dice “te abandoné”. Le tomo “abandono” y comienza a hablar de las 

separaciones, “temo que me abandonen, salgo corriendo, huyo”.  

Algo empieza a desplegar, una brecha se abre, ya no convocando al Otro desde la pura 

mirada con su inquietante delgadez, sino dirigiendo algún significante que dé cuenta de 

un sujeto y su posición al inconsciente. No es sin la presencia en acto, efecto del lazo 

amoroso que permite la transferencia analítica. 

 

 



 11  

 

Bibliografía 

- Cosenza, C. La Comida y el inconsciente. Psicoanálisis y trastornos alimentarios. Tres 
Haches. Buenos Aires, Argentina, 2013.  

- Eidelberg, A.; Godoy, C. y otros. Porciones de nada, la anorexia y la época. Serie del 
Bucle, Buenos Aires, Argentina, 2009. 

- Lacan, J. Seminario 17. El reverso del psicoanálisis. Paidós. Buenos Aires, Argentina, 
2016. 

- Soria, N. Psicoanálisis de la anorexia y la bulimia. Serie del Bucle, Buenos Aires, 
Argentina, 2016. 

  



 12  

 

-  

Iara Suarez, La Plata 

 

Hoy asistimos a la generalización de la clínica del fuera de discurso, donde el imperativo 

de inserción social acarrea para algunos sujetos graves consecuencias. Para ellos el paso 

por el discurso analítico puede ser una chance. 

Desde la primera entrevista, Ramiro cuenta que pasa todo el día traduciendo canciones 

japonesas al inglés y luego al español. Dice que eso lo tranquiliza cuando se siente triste, 

o enojado con los demás. En los comienzos del tratamiento, se refería a su cuerpo como 

algo extraño, algo caótico y misterioso. De pronto podía sudar mucho, o ponerse rojo en 

las orejas, por ejemplo, temblar o tener erecciones sin saber por qué. Los sentidos que 

los otros intentaban atribuirle a las cosas que a él le pasaban, básicamente, en la órbita 

de lo fálico, lo ponían violento. Decía que “todos estaban calientes”. Le molestaba que 

hablaran de sexo, que se pasen videos, que los novios se besen, tampoco quería estar 

bajo ninguna identidad, no era ni gay, ni hetero, y tampoco quería que lo tomaran como 

asexuado. Rechazaba toda nominación del Otro.  

Él se mantenía a resguardo con la música japonesa en su celular y las traducciones. Hay 

un mundo virtual en el que sí tiene amigos. En Amino se unió a los fans de Vocaloid, un 

sintetizador de voz que le permite hacer sus versiones de las bandas que sigue, allí sube 

sus traducciones. 

Al cabo de unos meses comenzó a hablar sobre algunas “experiencias extrañas” que 

había tenido desde los once años. Las recordó a partir de un “sueño peligroso”:  

“Estaba adentro del Kingdom Hearts10, me sentía perdido y amenazado. Avancé por unos 

senderos hasta que vi un hexágono suspendido en el vacío, en realidad era la puerta que 

atraviesan los personajes cuando se va a producir el descenso del corazón. Busqué una 

imagen mía en la puerta, pero no vi ninguna y me desperté”. 

 
10 Kingdom Hearts: Es el nombre de una serie de videojuegos que pertenece al género de rol de acción. 



 13  

 

Según el paciente, eso no fue un sueño sino algo grave que pasó mientras dormía. Si el 

descenso del corazón se hubiera concretado, su cuerpo quedaría sin sesos y su mente 

incorpórea. 

Ramiro va trayendo las canciones que tradujo en su celular. Me hace escuchar una 

canción en japonés, mientras él canta en otro idioma. Puede ser inglés o español. Si tiene 

contenido sexual o Gore las traduce solo al inglés, si no, sigue traduciendo y las lleva al 

español. Una vez que terminamos de oír la canción, le tengo que decir si él cantó a 

tiempo. Luego pasamos a la conversación, acordamos que sería en español, salvo por 

algunos términos en inglés o en japonés que le sirven para que las palabras no le 

“choquen” cuando tiene que contar cosas fuertes. Decir, “super sad” le saca dramatismo 

a “muy triste”. También prefiere decir “fuck” para lo sexual o “fuck you” para maldecir. 

Diferente es con los gestos. Hacerles “fuck you” a los compañeros cuando se burlan, le 

pone fin a su ira. Al padre y a las profesoras, puede hacerles “fuck you” también, pero 

usando el gesto de OK así no se dan cuenta. 

Hace un tiempo inventó unas armas con objetos que tiene en su casa y practica los 

movimientos del Kingdom Hearts, el juego con el que soñó. Ahora diferencia en su 

dinámica entre movimientos, golpes y cortes. Fue armando una guía de los posibles 

efectos de los golpes y los clasificó en inmovilizadores, mortales, lesiones leves y graves. 

Luego su trabajo fue, como en una traducción, llevar poco a poco los movimientos de la 

lucha a los de una danza. Se inspiró en Hatsune Miku11 y fue copiando pasos de 

coreografías que para él representan palabras o frases de la poesía y con el tiempo 

combinó los movimientos de la danza que aprendió con los de la lucha. Ahora además de 

traducir las canciones, las baila. 

Eric Laurent dice en “La interpretación ordinaria”12: El discurso analítico transporta con él 

el lugar del Otro. Lo instala y le da su función. Autorizamos, por la instalación del lugar 

del Otro, el lugar que permite la traducción. El trabajo de traducción continúa, pero al 

mismo tiempo, por otro lado, es necesario que sepamos que a lo que apuntamos es a 

obtener una estabilización, una homeostasis, una puntuación. Las construcciones más 

 
11 Hatsune Miku: Grupo musical creado en Vocaloid, una aplicación de software de síntesis de voz. 
12 Laurent, E: “La interpretación Ordinaria” en Freudiana: Revista psicoanalítica publicada en Barcelona 
bajo los auspicios de la Escuela Lacaniana de Psicoanálisis. 2016. 



 14  

 

inverosímiles y las más inventivas que hacen los sujetos psicóticos se sostienen mediante 

equilibrios donde el cuerpo está implicado. Es lo que intentamos obtener de múltiples 

maneras. 

Ramiro va encontrando la suya a través de esa producción incesante que se va 

condensando, en algo que escribe y que articula con su cuerpo. Una coreografía que 

inventa, interpreta y dirige bailando al ritmo de una lengua que no es la materna. En un 

lazo reducido al espacio analítico que, por ahora, le sirve para atemperar su goce. 

    

  



 15  

 

Pablo Guañabenz, Grupo en Formación Puerto Madryn. 

 

Síntomas y cuerpo. 

G, de 28 años, consulta por una disfagia, una “fobia a atragantarse”.  

En un viaje, comiendo ñoquis, se atraganta, no puede respirar, se desespera, y a partir 

de allí, le cuesta tragar. Despierta por las noches asfixiado. 

Impotencia. Tuvo impotencia a los 14, su primera vez, y lo esquivó hasta los 21, en que 

pudo con dificultad. 

Fibromialgia. Fue hace 4 años, duró un mes, y cedió con ansiolíticos. 

Primera escena. Pere-versión paterna. Escena fantasmática con el padre.  

Su padre, fallece hace dos años, asfixiado. Alcohólico y fumador empedernido, pese a su 

asma, bronquitis crónica y cáncer de pulmón. Interrogado por la muerte de su padre, 

responde: “no me produjo nada”, mientras hace un gesto hacia arriba y hacia abajo con 

su pulgar e índice sobre su garganta. 

-Imito el gesto y le digo: “lo que tenés atragantado: ¡es tu padre!”. 

Responde: “Yo sé cuál fue el origen de esto: Una vez de chico fui a dormir a lo de papá. 

Dormía en un sofá. Era muy pibe, 4 años. Papá estaba acostado y me tenía levantado. 

Siento que con el dedo papá me baja el calzón. Me despierto y tenía el calzón bajo. Papá 

y su madre hablaban y me miraban. Me di cuenta de eso. Créeme que ahí nace todo. No 

fue fantasía. Fue real”. No lo explica.  

Segunda escena. La mujer dormida. La mujer despierta. 

No podía decirlo. “Me calientan las situaciones de escenas eróticas donde la mujer está 

dormida”. En su pubertad, se levantaba de noche y tocaba a la hermana, 4 años mayor, 

mientras dormía. Lo hacía hasta que ella se movía o emitía algún quejido. Duró mucho 

tiempo. Lo vive como abuso, con vergüenza. 

- ¿Estaba dormida?, pregunto. No sabe. 



 16  

 

- “Un pendejo pajero…” acoto, se me escapa, cerrando sentido. 

Su madre también dormía. Todo el día. Solo despertaba cuando G. cobraba la quincena, 

“ahí estaba despierta”. Anna, su pareja, tampoco trabaja. Él la mantiene. 

El síntoma, la asfixia y lo intragable. 

A los 12 años asistió junto a su hermana a su padre, desvanecido, muriéndose asfixiado, 

mientras su madre iba a la farmacia por medicación.  

G. Se refiere a tener sexo, como “comerse, lastrarse a”. “Endulzar con palabras a una 

mujer para poder lastrarla”. 

Añora estar solo. Necesita “un cambio de aire”. Había dejado todo: guitarra, amigos, la 

moto. Volvió a tocar la guitarra “Toco todo el día. Temas viejos. El sólo de Hotel 

California”. 

- ¿El sólo? Digo, y corto sesión. 

Vuelve a los 15 días, contento. Dice: “Tres cosas: comencé a entrenar, decidí separarme, 

y viajé en moto.” Dice que se está mensajeando con tres mujeres, aunque aún no habló 

con Anna, pero ya tomó la decisión de separarse y eso lo libera. Además, sonríe 

triunfante, y dice: “Pude tragar normal, terminé el plato”, y cuenta los detalles. Al 

finalizar, me dice “gracias”, y me paga el valor total de la sesión. (Pagaba solo una parte) 

Aperturas. 

Hubo un efecto vivificante, un cambio a nivel del sufrimiento sintomático y del 

padecimiento en el cuerpo. Una posición deseante vinculada con retomar hábitos como 

conectarse con la música, con amigos, con otras mujeres, y con viajar.  

El síntoma cedió, notablemente; aunque también cedió la fibromialgia y la impotencia. 

Durante 7 años “no pudo lastrarse a una mina”, despierta, deseante. La “solución” con 

Anna ¿es a condición de no amar ni desear? ¿El rechazo de lo femenino, a la mujer 

despierta, en la impotencia, se transmuta a nivel oral en no poder lastrar casi nada?   



 17  

 

 Ariel Aranda, Paraná.  

 

Alexander llega al Centro Integral de Formación, Educativo y Terapéutico (CIFET) de 

Paraná, Entre Ríos, cuando tiene seis años. Su presentación inicial era la siguiente: se 

babeaba, conductas agresivas, deambulaba constantemente, no controlaba esfínteres, 

poseía conductas reiterativas de aislamiento y gateaba. 

Los padres dejan de concurrir a los meses y vuelven a pedir admisión cuando tiene 10 

años. En el re-ingreso persistían todas las particularidades detalladas. Nada había 

cambiado. 

En un determinado momento encuentra un interés. Una mañana llega con una guía de 

canales de tv. Esto produjo que comience a escribir todo el tiempo lo mismo, a saber: 

Canal 11, Canal 9 litoral, Canal 13, Telefe. Esto fue registrado como una obsesión que 

debía sacársele y re-educar. Su equipo decide arrancarle su solución lo cual incrementa 

su desborde y genera estados de angustia y aullidos desgarradores. 

En noviembre 2016, el psicólogo dejará el caso y se me convoca al trabajo. Al comienzo, 

no registraba mi presencia. Un día en el espacio del salón de usos múltiples el 

acompañante terapéutico (AT) le dice: “no te voy a dar mi celular… cortala”, le arrebata 

los lápices y las hojas para que no escriba. Decido verlo a solas en una de las salas. Le doy 

mi celular, lápices y hojas. 

No tenía ni idea de que función cumplía para él escribir esos canales y desde allí se 

apuntó a que puedan aparecer nuevamente otros saltos inventivos, así como también 

constituir un lazo sutil con él. 

Observé que iba directamente a la pestaña imágenes en Google. Buscaba los símbolos de 

los canales y luego hacía lo propio en YouTube. En una ocasión me percato que 

encuentra algo que lo hace reír y exaltar. Encuentra un video que se llama “historia 

gráfica Telefe”. Decido intervenir. Escribo grande en el papel HISTORIA GRÁFICA. Él me 

saca la mano para ver que estoy escribiendo y cuando lo lee aparece allí un 

acontecimiento en el cuerpo: éxtasis, se ríe, salta, entra en júbilo. Dos efectos. Uno: en 



 18  

 

las sucesivas entrevistas ya no realiza el circuito iterativo que lo hacía empezar cada vez, 

sino que irá directamente hacia este significante y de ahí comienza su derrotero. El otro 

efecto: llego a CIFET y me dan un papel escrito de él que decía: Ariel Celu, Ariel. 

Producto de sus iteraciones, comienza a escribir más. En ocasiones yo no llevaba el 

celular y esto generaba que escriba en un papel: “celular”, “música”, “teléfono”, 

“YouTube”. Le decía: ¿Dónde puede estar? ¿Por dónde buscamos? Apuntaba a generar 

una discontinuidad en sus iteraciones, que aparezca algo nuevo, un desplazamiento de 

su borde. Este juego de a dos generó que aparecieran nuevas palabras que están ligadas 

a buscar juntos el objeto. Escribirá: mochila, bolso, cartera, cocina y lugares de la 

institución. 

Comienza un período de regulación del tiempo. Es aquí, y siguiendo una demanda 

familiar, que decido ver si podíamos trabajar el tema del baño con Alexander. 

Continuando con nuestro método comencé a decirle: “si querés trabajar con el teléfono, 

primero vamos al baño”, frente a esto sale catapultado desde dónde estemos para ir al 

baño. Lo acompaño. Una vez allí se baja los pantalones hace la pantomima de que hace 

pis (casi nunca hacía), se sube los pantalones, se lava las manos con jabón, se seca con la 

toalla (ambas conductas aprendidas con su terapista ocupacional) y corre hacia la 

habitación que estamos trabajando. Esto se prolongó durante mucho tiempo. 

En una ocasión dejo de ser una pantomima. Lo acompaño y comienza en la institución a 

miccionar y a defecar (cede el objeto). Ahora, cada mañana al llegar a la institución se lo 

acompaña al baño, hace pis y luego continúa con sus trabajos habituales. Nunca más 

volvió hacerse pis o caca durante sus terapias y en su casa dejaron de ponerle pañales. 

  



 19  

 

 
Esteban Pikiewicz, Biblioteca Analítica de Esquel. 

 

V es una mujer de 49 años. Consulta para evaluar si se somete o no a una cirugía 

bariátrica. “Siempre fui un poco gordita”, dirá; y que, por ello, entre otras razones, hizo 

psicoterapia desde la adolescencia. Ahora está muy excedida de peso. Además, su 

aspecto es de notorio descuido, dejadez y desarreglo personal. Casada hace 20 años, con 

dos hijos adolescentes, dice “no puedo sostener nada, no termino nada, abandono” 

tanto dietas y ejercicio como sus intereses y/o gustos. Se siente “cansada, desolada, sola. 

Siempre me sentí sola”. 

Hija de padres sordomudos, fue un tío paterno quien alertó a la pareja como a nivel 

educativo, que ella no lo era. Dolida, se queja del Otro familiar de origen 

(fundamentalmente su madre, hermano menor y algún otro integrante) como de otros 

pocos de su contexto actual. Está acostumbrada al maltrato añade; “me hacen sentir de 

cuarta”. El padre la excepción (fallecido muy poco antes de nacer su primera hija), 

idealizado, “un señor, un capo, culto”, que en su infancia le señalaba, frente a las 

constantes reacciones alocadas de la madre, que dejara pasar esos momentos, de modo 

benévolo. Interrogada por las opiniones de su esposo (de quien no hablaba 

espontáneamente) dirá “no dice nada, callado, amoroso, buen tipo, somos 

compañeros”.  

“No sé si hice bien en venir (Esquel). Me aislé más. Tengo que barajar y dar de nuevo”. 

Como latiguillos, estas frases, configuraron la escena analítica de modo aletargado, y/o 

con angustia refiriendo sentir “vacío”. Culminando también, en ocasiones, con la frase 

“no me puedo hacer más la boluda”.  

Si no poder sostener nada y/o abandonar era diríase, la rúbrica de la repetición, el 

análisis no lo fue menos. Dar lugar a que hablase de los hijos, de la universidad, como 

también interrogar a modo asertivo, si las sesiones iban a ser algo más que iba a 

abandonar, fueron maniobras contra lo inercial, junto a una ocasión en que el fin de ese 

encuentro, fue señalarle que ella sabía lo que quería, y que efectivamente no podía 

hacerse la boluda ante ello.  



 20  

 

No obstante, no fue esto lo que incidió para dar un giro y desplazamiento notorio a la 

cura. Dado que del “compañero callado y amoroso” prácticamente no hacía mención, 

cada tanto, al final de la sesión, le enviaba saludos al “buen tipo, amigo”; o preguntaba 

como andaba su “compañero”. Así, paulatinamente, dirá finalmente, que hace mucho 

que duermen separados, que con el no pasa nada, que no conversan, que le aburre. “No 

sé si quería casarme, pensábamos tener hijos, le dije de separarnos, pero no dice nada”. 

Agrega que ha pensado en hacerlo, y que al imaginarlo le da alegría. Mi intervención allí 

fue enfática, cuasi invocante y con un dejo de ruego, “¡Ud. no puede ser sorda a lo que 

quiere!”. A la sesión siguiente dijo que mi intervención la había hecho emocionar, llorar, 

que está decidida a separarse y se le contó a una amiga. Y que, respecto a su marido, 

“tengo que decírselo”. 

En lo sucesivo, efectivamente se separa. Y retoma un plan de dieta, actividad física, se 

expresa entusiasmada con rendir materias que debe de la carrera, lo mismo respecto de 

un grupo de amigas con las que se encuentra y sale periódicamente. Es notorio el 

cambio de su aspecto: reducción de peso, vestimenta, peinado, maquillaje. 

“Me siento rara, intranquila” dice. Restan nuevos interrogantes por decir: por qué se 

aletargó al casarse, su “sensibilidad” de siempre al dolor, “a sentir”, destaca; junto al 

temor de ser rechazada, no querida (refiriéndose a los hombres). Incluso el vértigo que 

padece desde hace veinte años. 

 

  



 21  

 

 
Silvia Bermúdez, EOL, Buenos Aires. 

 

“En todos los casos recurrir al analista es 

introducir un partenaire suplementario en 

la partida que juega el sujeto con un 

partenaire eventualmente imaginario (…) a 

tal punto que lo que llamamos clínica sería 

el partenaire.” 13 

 

I 

S de 68 a llega a la consulta tomada por una intensa angustia que no cedía. Se verifica a 

través de su decir que desde los 14 a y hasta la actualidad padeció de distintas 

enfermedades e intervenciones quirúrgicas. Desde muy temprana edad: es 

insulinodependiente. A los 8 meses de vida le realizaron una operación de urgencia 

como producto de una “invaginación intestinal”.  

Sus achaques de adulta están en relación a su diabetes, insuficiencia renal, y problemas 

coronarios que requirieron diversas intervenciones quirúrgicas.  

De su relato se desprende que “siempre fue de poner el hombro y la oreja”. No quiso ser 

médica como su padre, dado que todo lo relacionado con lo médico le producía horror. 

Desde muy pequeña espiaba con los oídos cuando su padre atendía a los pacientes. 

Sentía una intensa inquietud y rechazo hacia los pacientes que entraban y salían (el 

consultorio estaba en su casa). Quería saber lo que pasaba ahí adentro pero no se 

animaba, hasta que un día entró y se encontró con un verdadero laboratorio. 

Ella y su marido han atravesado un inventario completo de enfermedades 

(cardiovasculares y otras) con las correspondientes listas de medicamentos, trámites, 

visitas a distintos especialistas, operaciones, internaciones.  

 
13 Miller, J-A., El Otro que no existe y sus comités de ética, Paidós, Buenos Aires,2005. pág. 282-285 



 22  

 

Le realizaron una cirugía de revascularización coronaria con una duración de más de 7 

horas - un año antes de iniciar la consulta. 

Había hecho una terapia con un psiquiatra, quien le dijo: “No puede ser Sra. mucho 

tiempo de angustia, la vamos a medicar”.  

Invito a S. a que hable de esa operación a corazón abierto. En el devenir de ese 

interminable relato atravesado por el discurso de la ciencia, la interrumpo y pregunto:  

¿S. Ud. que sintió? Se produce un silencio y luego agrega” Quedarme en la operación, 

que algo se complicase. Salió todo bien, por suerte”.  

Aún tiene pesadillas recurrentes donde se ahoga en su propia sangre y deja de respirar. 

Se despierta gritando con sudoración y llanto. Sentí horror, miedo a morirme. 

 Mi intervención con tono de sorpresa fue: ¡Ah, horror! ¡No es para menos!  

Sí, horror, nunca me había pasado. Doy por terminada la entrevista. 

II 

Con el transcurrir de las entrevistas expresa que se siente mejor, pude dormir sin la 

pastillita y sin pesadillas. Me saqué un poco de encima esa angustia nunca había hecho el 

nexo entre que estuve casi muerta con la angustia que me vino después, fue una 

operación a corazón abierto, encima los médicos te explican todo con lujo de detalles y 

eso es peor. 

Conjeturo que estamos ante un cuerpo atravesado por la ciencia, a la que S responde 

con una obediencia absoluta, rasgo saliente en ella. No solo puso la oreja y el hombro 

sino su cuerpo todo, un cuerpo ofrecido a la ciencia. 

Localizo, entonces, como partenaire de S a sus enfermedades - el cuerpo mismo 

Su discurso empieza a deslizarse hacia otra satisfacción: lo sexual: “Tengo deseo, pero 

me da miedo por la operación”. Intervención: tu deseo “zafó” de los médicos, no fue 

operado. Se ríe a carcajadas.  



 23  

 

Este sutil detalle: la risa, que aparece como respuesta a esa intervención, indicaría que 

se produce una cesión de goce. Un goce articulado a un tiempo anterior de la primera 

intervención, que podemos recortar con uno de sus dichos: encima los médicos te 

explican todo con lujo de detalles lo que te van a hacer y eso es peor. 

III 

S. sabe que está mejor, quiere continuar porque “le hace bien”, destaca que hay algo 

que la alivia del análisis, pero no sabe que es.  

Transcurrido otro tiempo descubre que ya sabe lo que es: me alivia sentirme escuchada 

y me calma el tono suave de tu voz. 

El enunciado “eso es peor” aludía a un goce sádico supuesto al Otro, que implicaría ese 

explicarlo todo, decirlo todo, articulado a un goce masoquista que se juega a través de la 

pulsión invocante: yo pongo el hombro (su cuerpo) y la oreja.  

S había quedado devastada por esa intrusión de goce, que ella misma convoca, sin 

saberlo El no entrar al consultorio del padre, pero espiar con las orejas como un 

garantizarse estar adentro.  

¿Habría en ese sufrimiento una ganancia de satisfacción sádica como programa de goce 

de la paciente? Si bien esa operación a corazón abierto fue traumática, como primer 

tiempo; lo acontecido como traumático y promotor de la angustia se verifica en un 

segundo tiempo, fueron los dichos de los médicos, te “dicen todo y eso es peor”.  

IV 

El verdadero partenaire es lo real como imposible de soportar, lo que resiste y que la 

mantiene ocupada, en este caso “las enfermedades”  

Siguiendo a Miller “El partenaire síntoma es una invitación a situar al partenaire en 

términos de goce, no en términos de interlocución. El partenaire no es tanto aquel que 

responde, sino más bien el que se inserta en el proceso sintomático. El analista se presta 

a encarnar las figuras que convienen para cada analizante”14  

 
14 Miller, J -A; El partenaire – síntoma, Paidós. Buenos Aires, 2011. pág. 172 



 24  

 

 A través de la operación analítica con intervenciones que no aportaron sentido, 

permitieron recortar un significante horror, produciéndose en transferencia una 

distancia con la intrusión de un goce real.15 

“Tenemos entonces un cuerpo que se conoce a través de su imagen con el narcisismo, 

pero que tiene una “representación de la profundidad interna cuando tiene dolor o 

cuando goza de ese cuerpo de manera inevitable. Uno puede gozar de sus órganos con 

el dolor, gozar más allá del placer con sus órganos, lo descubre también con los fármacos 

o con las drogas, uno descubre dentro de sí recursos para gozar que son más allá de la 

imagen”  

 

 
15 Laurent, E.; en Los órganos del cuerpo en la perspectiva psicoanalítica. Dossier de la Cátedra Psicoanálisis 
Freud I Prof. Dr. Osvaldo Delgado, JVE ediciones, 2009, pág. 31. 



 25  

 

 
Rosario Pera, Grupo en Formación Puerto Madryn. 

 

Para el psicoanálisis no hay proceso evolutivo ni aprendizaje que permita tener un 

cuerpo. Conquista que solo es posible a través de la experiencia en la que está implicado 

el goce. 

Si lo simbólico ordena lo imaginario y lo imaginario es un modo de representación de lo 

real, una falla en la constitución de lo imaginario supone una falla en el anudamiento de 

los tres registros. Cuando para el Otro materno fue imposible alojar al niño y devolver 

una imagen unificada, el goce y el objeto no pueden situarse fuera del cuerpo. 

El goce ex-iste, logra sostenerse por fuera del cuerpo, en la medida en que lo imaginario 

cobra consistencia, y se unifica. La imagen del cuerpo ofrece al sujeto la primera forma 

de ubicar lo que es y lo que no es del yo, es el florero imaginario que contiene el 

ramillete de flores reales. 

Rasgo de época: viraje de la prohibición al empuje al goce.  

 El siguiente recorte clínico, de algunos tramos del análisis, presenta el recorrido que 

realiza un niño de 7 años en el intento de tener un cuerpo. 

Errante, inquieto, palabras que se emiten sin el mínimo registro de quien está delante, 

preguntas retoricas que proliferan. “Siempre está enchufado” dirá el padre. Así se 

presentaba L durante el primer tiempo de tratamiento, solo ingresaba y podía 

permanecer en el consultorio a condición de hacerlo con el celular del padre y “mostrar” 

cómo jugaba al juego de los tiburones. Consistía en que estos, de distintos tamaños 

según el nivel, tragaban todo lo que se presentaba a su paso. 

A partir de la propuesta de armar uno de los tiburones con bloques, L se entusiasma 

armando los comandos y reproduciendo con estos elementos el juego que antes era 

virtual. Introduzco el botón de pausa que posibilita al jugador detenerse en cualquier 

momento de la partida. Es allí que puede empezar a establecer una hiancia, un momento 

de espera. Su cuerpo se aquieta y la verborragia da lugar a preguntas que empiezan a 



 26  

 

dirigirse a otro: “¿qué pasó?”, “¿por qué paraste?”. Se establece una dinámica en la que 

uno juega apretando los botones y el otro responde moviendo los objetos que 

comandarían esos botones. El celular del padre puede quedarse afuera a la vez que le 

empieza a costar terminar la sesión. 

Pide plastilina, y reproduce con mucho cuidado y dedicación los tiburones que estaban 

en el juego. Los hace de distintos tamaños y se detiene particularmente en la apertura 

de la boca, cuando no puede me pide a mí que les “abra la boca” Le digo: “no todos 

tienen la boca abierta todo el tiempo”, le devuelvo el tiburón por él modelado con la 

boca cerrada. Lo deja en lo que llama “nuestra caja” (caja de cartón en la que va dejando 

sus producciones). A la sesión siguiente llega y dice: “no quiero jugar con plastilina, 

porque me cortaron las uñas y tenía miedo de lastimarme y desangrarme, que la sangre 

no pare de salir nunca. Me da terror eso.”  

Vuelve a los bloques y arma una tijera. La escondo debajo de un almohadón y le 

pregunto “¿dónde está?” Se sonríe y a partir de ahí se establece el juego “frio o caliente” 

según esté cerca o lejos de encontrarlo. Pide este juego durante las sesiones siguientes y 

le introduce variantes en las que adopta mientras espera a que se esconda el objeto, 

posturas de animales: “estoy esperando como un loro” (forma más frecuente) 

Llega descompuesto, “quiero vomitar, tengo miedo”, me abraza. Le ofrezco acompañarlo 

al baño. “Mi mamá dice que te podés atragantar con lo que vomites”. “Eso no va a 

pasar”, le digo enfáticamente, puede sostener un corto tiempo la sesión y le ofrezco 

llamar al padre que lo esperaba afuera del consultorio, acepta.  

Trae muñequitos que le teje su abuela, los quiere reproducir en plastilina, me pide que 

haga las esferas que luego el modela. Mientras amasa emite frases, fragmentos de 

canciones, sonidos entre los que se recorta “Rosario te quiero”. Pregunto: “¿qué?” Dice, 

“cuando vine por primera vez tenía vergüenza.” Le digo: “¿sí?, me imaginé.” Dice: “a mí 

me gusta venir Rosario, Santa fe, así te dice mi papá (haciendo alusión al lugar en el que 

viven los abuelos maternos), se ríe. Se instala una demanda: realizar las esferas de 

plastilina con las que él luego modela personajes de los videojuegos que en este 

momento más le interesan. Se dirige a mí y equivoca, “casi te digo abuela (paterna), es 

que le pido a ella que me haga muñequitos y a vos que me hagas redonda la masa”. 



 27  

 

¿Cómo se arma un cuerpo entonces? No sin un Otro que devuelva una imagen unificada, 

que permita transformar el grito en llamado, el cierre del circuito pulsional y la 

localización del goce fuera del cuerpo, condiciones que están ligadas a los vaivenes 

propios de la constitución de un sujeto. Allí es donde la práctica analítica nos da la 

chance de pensar en cada caso un armado posible, singular, tener un cuerpo.  

 

 

Bibliografía  

- Lacan, J- A. El estadio del espejo como formador del yo tal como se nos revela en 

la experiencia psicoanalítica. Siglo veintiuno, Madrid, 1979.   

- Laurent, E. y otros.  Cuerpos que buscan escrituras. Paidós, Buenos Aires, 2014.  

- Miller, J-A. y otros. Embrollos del cuerpo. Paidós, Buenos Aires, 2016. 

- Tudanca, L. y otros. Lo imaginario en Lacan. Grama, Buenos Aires, 2017. 

  



 28  

 

Psicoanálisis y época:  

la incidencia del psicoanálisis 
  



 29  

 

Mariana Herzel, Cid Neuquén.  

 

La internación como dispositivo, “es una red de elementos lingüísticos y no lingüísticos 

que captura gestos y discursos con el objetivo de hacer frente a una urgencia y conseguir 

algún efecto” (Agamben, 2005). Inventa sus rituales de funcionamiento y transmisión 

produciendo sentidos, una burocracia que debe ser dirigida para no dejar al sujeto en el 

anonimato. En el tiempo y espacio propios de la internación, se intenta una lectura de 

los hechos, que se dirige a los dichos para localizar ahí un decir. 

El tiempo de la internación transcurre en una tensión entre la pausa que la urgencia 

requiere para ser abordada y la celeridad que los tiempos institucionales le imprimen al 

momento de concluir. Dos dimensiones inseparables, el tiempo subjetivo y el 

aprovechamiento de la oportunidad allí donde algo emerge. 

La internación como lugar, no de exclusión de lo anormal, de la peligrosidad, sino en la 

perspectiva del enclaustramiento como resguardo a lo intrusivo, a la amenaza de la Otra 

Cosa que está por todas partes. 

Carlos, permaneció 10 días internado, se decide su ingreso por un intento de suicidio de 

gravedad y por falta de una red de contención. Dirá que sufrió un desengaño amoroso, 

pero rápidamente minimiza lo sucedido, “fue una tontería”, “estoy bien”, nada más. No 

llora, no se enoja, permanece indiferente a la oferta de asociar su malestar a algunas de 

las coyunturas vitales que atraviesa. Sus dichos giran en torno a sus obligaciones de 

trabajo y quejas por permanecer internado, como si no hubiese tiempo para otra cosa. 

En el pase de sala, momento en se intenta formalizar las coordenadas de la entrada del 

paciente, las estrategias a seguir y los efectos que determinarán la salida, se conversa 

sobre la dificultad que nos plantea este paciente. La insistencia en adecuarse al ideal 

normalizante de la salud mental que se escucha en lo forzado de la crítica que hace de su 

acto, junto a la imposibilidad de decir sobre eso, le permite al equipo concluir que aún 

transita el tiempo de la urgencia, se plantea “hay que esperarlo”. 



 30  

 

Una contingencia produce un movimiento subjetivo, recibe la visita de una vecina, quien 

lo auxilió cuando intentó suicidarse, la joven le dice "ahora sos parte de mi vida, ya no 

puedo hacerme la tonta". 

En la entrevista posterior a este encuentro, llora, historiza, teje una ficción que permite 

que algo se deslice. Nombrar lo que le sucedió como “apagón”, y ese nombre se asociará 

con una situación familiar. Se alivia. 

La urgencia finaliza cuando algo se ha subjetivado, ubicando en el lugar de la causa 

aquello que le concierne. 

Será el encuentro con una dimensión del deseo que ella, la vecina, sostiene, lo que le 

permitió subjetivar su sufrimiento. En el seminario de La Angustia, afecto propio de la 

urgencia, Lacan nos ofrece una estrategia: "te deseo, aunque no lo sepa". Fórmula que 

no está en ningún manual de funciones, pero pone en funcionamiento el deseo, para 

hacer un lugar a ese que está ante nosotros deslocalizado. 

Esta operación se sostiene en su función de alojar, y cuando se hace oír, dirá Lacan, es 

irresistible, produce un efecto de captación. 

“En nuestra propia concepción del deseo, te identifico, a ti, a quien hablo, con el objeto 

que a ti mismo te falta. [...]Por este circuito obligado para alcanzar el objeto de mi deseo, 

realizo precisamente para el otro lo que él busca. [...]El otro en cuanto tal, aquí objeto de 

mi amor, caerá en mis redes.” (Lacan, 1962) 

  



 31  

 

 Laura Soto, Agustina Illera, Florencia Otaño y Mariana Herzel, Cid Neuquén.   

 

Nos encontramos en una época transformada por el discurso de la ciencia y el 

capitalismo, donde las identificaciones estables que provenían del Otro, la ley o el padre 

ya no ordenan, evidenciándose la precariedad de referentes simbólicos que dejan al 

sujeto desamparado, desbrujulado. La urgencia es generalizada ya que el discurso se 

presenta como impotente a la hora de leer el acontecimiento traumático a nivel de lo 

colectivo y de lo singular. 

Para el psicoanálisis, la definición de urgencia está ligada a la noción de sujeto. La 

urgencia subjetiva se define como el encuentro con un acontecimiento, que 

compromete al sujeto y le concierne, que conmueve el equilibrio y los puntos de 

referencia simbólica en los que ese sujeto se sostenía. 

Tomaremos dos nociones psicoanalíticas que orientar para dar respuesta a la urgencia, 

hacia una escucha y un encuentro diferente con el usuario. 

Una de las nociones es la de enunciado-enunciación que Lacan desarrolla principalmente 

en su Seminario 6. (1958-1959). El sujeto que habla es el sujeto del enunciado, el de los 

dichos. El sujeto de la enunciación es el del decir, es en su decir y no en lo dicho donde 

encontramos el sujeto de la enunciación que se presenta en relación a su deseo como 

verdad entredicha. 

Lacan sostiene que la enunciación ex-siste con respecto al enunciado, se sostiene por 

fuera de él, borrándose de allí, resonando especialmente en tanto pueda hacerlo de una 

manera velada. 

La intervención, muchas veces única, apunta a conducir al usuario al “bien decir”, a los 

enunciados del sujeto que den cuenta de la enunciación, de la posición singular de ese 

sujeto. Su atención no estará puesta tanto sobre el síntoma, o el sufrimiento del usuario, 

sino sobre su “particular forma de decir por quien en tanto sujeto se va develando a 

través de esa trama discursiva” (Inés Sotelo, 2015). 



 32  

 

La otra de las nociones es el “Poder discrecional del oyente”, (Lacan, 1966), a partir de 

distinguir el decir, del querer decir, será el oyente quien decida el sentido de lo que 

escucha. 

Se trata de tres niveles: el de los dichos (lo que dice), el del decir (lo que no dice) y el de 

lo que el hablante aspira obtener: una identificación, un nombre para su ser. 

Implica una subversión de la noción tradicional de comunicación, que al ser enriquecida 

con la temporalidad de la retroacción le permite a Lacan (1956) plantear que el lenguaje 

humano constituye una comunicación donde el emisor recibe del receptor su propio 

mensaje en forma invertida. 

Un joven con consumo problemático de sustancias resiste hacer tratamiento refiriendo 

que su madre consume crack desde siempre. Relata que en febrero consumió cocaína, 

vomitaba sangre, expresa: “mi mamá me descuido”, “aparecía, decía que me amaba y 

desaparecía”, “es muy manipuladora”. Dejó algunas actividades que hacía desde hace 

algunos años (escuela, deporte, guitarra), dice: “me abandoné”, se le señala “te 

descuidaste”. Agrega, “deje todo por estar viendo qué hacia mi mamá, si consumía o 

no”. Se le señala al joven su posición en este “ser descuidado”. La puntuación del oyente 

ubica la posición de joven en su decir, lo que posibilitó una demanda de tratamiento. 

Quien escucha logra despejar el decir del sujeto de los dichos del mismo que giran 

alrededor de quejas y reproches hacia su madre para lograr localizar un sufrimiento 

propio que comienza por primera vez a ser alojado, acogido, estableciendo un lugar 

posible, un Otro (el oyente) que sostenga y habilite el despliegue subjetivo hacia una 

posición deseante. 

  



 33  

 

 
 Erica Boglione, Delegación Río Gallegos. 

 

El psicoanálisis como teoría requiere de la práctica. A su vez, la teoría junto con el 

análisis personal y la supervisión o control de casos, conforman el trípode esencial de la 

enseñanza del psicoanálisis y son una vía para su transmisión. 

Nuestra práctica, imposible de estandarizar, requiere de este dispositivo que en palabras 

de Eric Laurent “permite rectificar la posición del sujeto `sobrepasado por su acto´ y 

rectificar la orientación de la cura” (2002).  

Traigo dos ejemplos: 

Marcos, de 22 años, se muestra como alguien con baja autoestima y crítico consigo 

mismo. Expresa que a sus 07 años abusó sexualmente de una compañera de colegio y a 

los 11 intenta abusar de su hermana, develando una historia familiar marcada por el 

abuso sexual intrafamiliar. Meses atrás protagonizó un delito por el cual afronta una 

causa penal por tenencia de arma de guerra.  

Trabaja en la administración pública y participa de una estafa al estado en beneficio de 

su padre; estando éste en pleno conocimiento, aunque no participara de la misma. 

Trae algunos significantes: “manipulador”, “consumir drogas”, “mujeriego”, “abusador”, 

que le vienen de diferentes miembros de su familia, de los cuales dice querer 

diferenciarse.  

En el control, se intenta establecer si se trata de una genuina demanda o de una estafa, y 

si lo que él hace es un síntoma neurótico o una canallada. Como todo orienta a pensar 

esto último, la indicación es tomar lo dicho por Lacan de no hacer entrar en análisis a un 

canalla. 

Otro ejemplo. Fabio, de 12 años, se imagina tener relaciones sexuales con sus hermanas, 

con su madre, con el bebé que ésta cuida. Piensa que les “hace el amor” a sus primas, a 

la maestra, a sus compañeras de curso. Entre llantos, cuenta que miraba sitios de 

pornografía por internet y que llegó a esto por curiosidad, intentando estimular su 



 34  

 

imaginación para masturbarse. “No me gustaba pensar eso de mis hermanas y primas… 

pensaba que violaba a mi madre, no me gustaba, pero no podía evitarlo”. 

Hay una fantasía masturbatoria que al sujeto se le vuelve insoportable. ¿Cómo, 

entonces, reducir la sexualidad que afecta los objetos que deberían estar reprimidos, y 

que esa sexualidad se derive a los objetos que estarían permitidos? 

El control del caso establece, como hipótesis de trabajo, que la construcción del objeto 

sexual que este púber realiza es a través de las mujeres que lo rodean, porque es a 

través de ellas que algo puede llegar a pescar acerca del enigma de la sexualidad 

femenina. En el enigma del deseo del Otro, busca orientase a través de las mujeres de su 

familia. Ellas son las más cercanas, las más conocidas y las menos peligrosas, en cuanto a 

poder captar sus gustos y lo que las seduce. Pero esto se le termina volviendo 

incestuoso, porque algo de la prohibición no está operando adecuadamente.  

Lo que me interesa señalar con estos casos, es: 

- que la experiencia de control tiene efectos de formación: ya que, más allá de la 

apreciación diagnóstica que se pueda hacer, es necesario fijarnos, tal como 

Gerardo Arenas retoma de Nabokov, en los “detalles” del caso, al ser el análisis 

una experiencia de lo singular (Arenas, G. 2010. En busca de lo singular). 

- que para que esto suceda, el analista debe dar lugar a la atención flotante o, 

nuevamente al decir de Gerardo Arenas, la “atención en vilo”, ya que lo que está 

en juego es la palabra del sujeto, y se trabajará sobre sus dichos, más allá de la 

estructura. 

- el control apunta a encontrar ese “penar de más” del que habla Lacan (Seminario 

11); esto se aprecia en el segundo ejemplo, porque el sujeto sufre de fantasear 

sexualmente con objetos incestuosos. Y este “penar de más” es el único punto 

que justifica nuestro trabajo y nos autoriza a intervenir/trastocar sobre el 

síntoma. 

 

Bibliografía: 

- Arenas, G. En busca de lo singular. Grama, Buenos Aires, 2010. 



 35  

 

- Lacan, J. Seminario 11. Los cuatro conceptos fundamentales del psicoanálisis. 

Paidos, Buenos Aires, 1964.  

- Laurent, E. El buen uso de la supervisión. 2002. Disponible en: 

http://www.revistavirtualia.com/articulos/710/la-formacion-del-analista/el-buen-

uso-de-la-supervision 

 

 

  

http://www.revistavirtualia.com/articulos/710/la-formacion-del-analista/el-buen-uso-de-la-supervision
http://www.revistavirtualia.com/articulos/710/la-formacion-del-analista/el-buen-uso-de-la-supervision


 36  

 

 Claudia Villafañe, Delegación Río Gallegos  

 

La hipertecnología modificó la relación médico paciente; también el concepto de 

enfermedad y la importancia de la consulta médica. Enfocar el problema en lo biológico 

y la solución en el psicofármaco exime al sujeto de responsabilidad frente a su síntoma 

como recurso importante para pensar y enfrentar la vida creativamente. 

En 2016, la industria farmacéutica (y su par dialéctico, los DSM) tuvo, en el mundo, una 

prescripción equivalente a 725 billones de dólares al año (Gurgel I., 2016). La SEDRONAR 

(Encuesta Hogares del OAD 2018) informa que los psicofármacos son la tercera causa de 

abuso luego del tabaco y alcohol.  

¿El medicamento se transformó en un objeto más de consumo?  

El diccionario (RAE) define “píldora” como masa pequeña para tragar como 

medicamento. “Pilula”: pequeña pelota en latín.  

Píldora: forma de presentación de un fármaco. 

Fármaco: principio activo contenido en la píldora (u otras formas farmacéuticas). 

Etimología: Phármakon (griego), remedio, droga curativa, a su vez, veneno, dependiendo 

su uso.  

A inicios del siglo XX, las pastillas (diminutivo de pasta) estaban formadas básicamente 

de azúcar. Las píldoras, en cambio, eran de por sí amargas. De allí la expresión que 

denota dificultad en “tragar la píldora”; a ese fin, mediante oro o plata se modificaba el 

sabor amargo además de aportarle cualidades terapéuticas. Al que podía pagar, se le 

“doraba” la píldora o más económico, “platearla” (Arnal, M. 2018). “Dorar la píldora”, 

modo engañoso de tragarla.   

Resurge en esta época el áureo prestigio de la píldora al asociarla a efectos deseados, 

promocionados. Diet pills (píldoras para adelgazar), sleeping pills (píldoras para dormir), 

la píldora azul (viagra).  



 37  

 

Eric Laurent (Laurent, E. Ciudades Analíticas, 2004) sostiene que estamos sumergidos en 

el medicamento. Está omnipresente en el campo del psicoanálisis trastocando la clínica. 

Define ideales de eficacia, transforma las instituciones médicas, triunfa sobre la tradición 

y los significantes amo. Es objeto de demandas neuróticas, exigencias psicóticas y usos 

perversos. Se instala, se extiende en nuestro campo. ¿Es nuestro amo? 

¿Qué espera una persona que consulta a un psiquiatra? 

Los psicofármacos se insertan en el orden científico – tecnológico y cultural (Gurgel I., 

2016). Cuando un medicamento actúa, además de los efectos sobre el cuerpo, produce 

efectos imaginarios y simbólicos.  

Es en ese imaginario que el sujeto encuentra resolución rápida y mágica a los “excesos 

de goce” que plantea la vida.  

¿Es necesaria la medicación? Es un recurso, en sujetos psicóticos, para anestesiar la voz 

que no deja hablar permitiendo hablar de ella. Posibilita transformar lo insoportable en 

soportable para seguir vivo. En sujetos neuróticos, es auxiliar de la palabra. El terapeuta 

funciona entonces, él mismo, como un medicamento reparador. En ambos casos, 

cuando el fármaco se incluye en la subjetividad genera un sujeto dispuesto a tomarlo sin 

exigencias en tanto recurso para hacer con su angustia.  

Lacan en su conferencia dirigida a los médicos, en 1966, nos recuerda el lugar ético: 

situarse a partir de “la demanda”. Demanda, vocablo que circunscribe la sombra del 

sujeto, su deseo, su goce; cuando ella se dirige al médico, pone en juego las relaciones 

del medicamento con el cuerpo puesto que “un cuerpo es algo que está hecho para 

gozar, gozar de sí mismo”.  

 

Bibliografía 

- Arnal, Mariano, disponible en http://www.elalmanaque.com/psicologia/lexico.htm 

- Gurgel, I. La medicalización de la vida cotidiana en Revista Virtualia Nº 32. 2016.  

- Laurent, Eric. Ciudades Analíticas. Tres Haches, Buenos Aires, 2004. 

- Navarro, F. Parentescos insólitos del lenguaje. McGraw Hill Interamericana. 2000. 

http://www.elalmanaque.com/psicologia/lexico.htm


 38  

 

- Observatorio Argentino de Drogas. SEDRONAR. 

http://observatorio.gob.ar/index.php/epidemiologia/item/16-estudios-de-poblacion-

general 

- Rivera, R. “Pildoritas”, en Revista Intercambios, 2007, Volumen 11, p. 12  

https://ataspd.files.wordpress.com/2012/02/interv11no3fall07.pdf   

http://observatorio.gob.ar/index.php/epidemiologia/item/16-estudios-de-poblacion-general
http://observatorio.gob.ar/index.php/epidemiologia/item/16-estudios-de-poblacion-general
https://ataspd.files.wordpress.com/2012/02/interv11no3fall07.pdf


 39  

 

 Beatriz Cáceres, Delegación Río Gallegos. 

 

 ¿Qué lugar viene a ocupar un hijo, cuando la pareja parental rompe sus lazos e irrumpe 

la violencia?  

Cada vez más, nos encontramos con demandas de sujetos que quieren recuperar a sus 

hijos que, frente a la separación, sus exparejas no le permiten ver al niño, empieza allí, 

una carrera judicial de denuncias cruzadas, pericias psicológicas vinculares, para ver 

quien está “apto” para asumir la responsabilidad parental.  

Me pregunto ¿dónde queda el niño?, en esa lucha que parece no tener fin en el ámbito 

jurídico, donde los tiempos judiciales no coinciden con los tiempos subjetivos de esos 

niños que han sido tomados como trofeos de la disputa parental. ¿Que vienen a buscar 

en un análisis? ¿Cuál es el lugar del analista?  

Laurent (2009) afirma que la fragilidad de los lazos es más evidente en los momentos de 

crisis hoy ya nadie sabe cómo criar un niño, ni como se hace, buscan expertos que 

orienten a los padres. 

Lacan (1982) señala que la familia pone de relieve lo irreductible de una transmisión que 

va más allá de satisfacer las necesidades de la vida, conlleva al desarrollo de una 

constitución subjetiva, lo que implica la relación con un deseo que no sea anónimo. 

Conforme a tal necesidad se juzgan las funciones de la madre y el padre. De la madre, en 

tanto sus cuidados llevan la marca de un interés particularizado.  Donde el amor 

materno no se agota en la veneración de la ley paterna, a condición de que en la madre 

haya una mujer que siga siendo para un hombre la causa de su deseo. 

En relación al padre, su nombre es el vector de una encarnación de la ley en el deseo. Al 

decir de Laurent, el padre autoriza una relación fiable al goce.  Es aquel que pone un 

freno al goce por la vía de posibilitar una relación viable con el mismo.  

 



 40  

 

 Y el niño se encuentra en una posición de responder lo que hay de sintomático en la 

estructura familiar. Se presenta como síntoma de la pareja parental, o como síntoma de 

la madre. 

 Miller (2005) señala tres posiciones del niño, la de colmar o dividir a la madre y la 

tercera de construir el síntoma propio, lo que nos da lugar a nuestra intervención en la 

clínica. Y Laurent plantea que el niño se convirtió en objeto de lujo que tiene su revés 

objeto de desecho, como objeto liberado organiza de otro modo la familia. 

¿Pero qué pasa cuando las posiciones parentales están cuestionadas y reforzadas desde 

el discurso jurídico? 

La presencia del analista puede producir como efecto, el pasaje de la demanda 

angustiosa de los padres a la división subjetiva y preguntarse respecto de su propia 

dificultad sintomática, o puede alojar al niño y acompañarlo en la construcción de un 

síntoma propio. 

La posición desde el psicoanálisis es apostar al síntoma, ya que este hace lazo, es decir 

que pueda permitir a un niño o un adulto encontrar su lugar en el mundo aportando su 

respuesta particular al malestar, en una nueva invención de la trama familiar. 

 

Bibliografía 

- Lacan, J. Dos notas sobre el niño, en Intervenciones y Textos 2.  1988. 

- Laurent, E. El niño como real del delirio familiar. 2008. Disponible en: 

http://wapol.org/pt/articulos/TemplateArticulo.asp?intTipoPagina=4&intEdicion=

2&intIdiomaPublicacion=9&intArticulo=1748&intIdiomaArticulo=1&intPublicacio

n=13. 

- Miller, J-A.  El niño, entre la mujer y la madre, en Revista Virtualia 13. 2005. 

- Kuperwajs, I. (Comp.) Psicoanálisis con niños 3. Tramar lo singular. Grama, 

Buenos Aires, 2010. 

- Daumas, A. La dignidad del niño analizante. Grama, Buenos Aires, 2018. 

  

http://wapol.org/pt/articulos/TemplateArticulo.asp?intTipoPagina=4&intEdicion=2&intIdiomaPublicacion=9&intArticulo=1748&intIdiomaArticulo=1&intPublicacion=13
http://wapol.org/pt/articulos/TemplateArticulo.asp?intTipoPagina=4&intEdicion=2&intIdiomaPublicacion=9&intArticulo=1748&intIdiomaArticulo=1&intPublicacion=13
http://wapol.org/pt/articulos/TemplateArticulo.asp?intTipoPagina=4&intEdicion=2&intIdiomaPublicacion=9&intArticulo=1748&intIdiomaArticulo=1&intPublicacion=13


 41  

 

 
Fernando Dieguez, Ushuaia 

 

Estos elementos en apariencia disimiles, guardan en común el armar y sostener una 

realidad desde cierto interés velado. La tercera pastilla de Žižek. 

A 20 años del estreno de Matrix, la película de los hermanos Wachowski, voy a tomar 

unas reflexiones que sobre ella hace Slavoj Žižek16 . Primero recordemos someramente 

que “la Matrix” es un mundo ficticio, creado artificialmente a imagen y semejanza de 

finales del siglo XX al que están conectados millones de humanos, cuyos cuerpos se 

encuentran encerrados en capsulas, ellos pasan toda su vida en esa incubadora, pero 

creen vivir las vidas que la Matrix les organiza.  

Millones de humanos conectados a una máquina que les organiza la realidad, hoy no es 

ninguna ficción.  

Žižek: “Por supuesto la Matrix es una máquina para ficciones, pero estas son ficciones 

que estructuran nuestra realidad. Si quitas de nuestra realidad las ficciones simbólicas 

que la regulan pierdes la realidad misma”. Plantea que quiere una tercera píldora, (en 

relación a la escena donde el protagonista debe elegir una píldora que lo deja conectado 

a la Matrix u otra que lo despertara definitivamente), “una que me permita percibir no la 

realidad detrás de la ilusión, sino la realidad en la ilusión misma”. 

La ficción principal que estructura  nuestra realidad es el fantasma, Lacan dirá, es el 

marco de la realidad, es el que organiza nuestra mundo en la perspectiva de lo que 

somos como objeto de deseo para el Otro,  endilgando cierta respuesta al enigma de su  

intención por un lado,  y por otro, comanda el plus de gozar que la repetición conlleva, 

fabricando un destino insistente, ahora, lo que me interesa destacar, es que el sentido 

de esta realidad siempre es  tendencioso; cada quien se las ingenia para hacer las 

torsiones interpretativas en favor del montaje al que está fijado en su goce.  

 
16 Material sacado de su guion “The pervert´s Guide to cinema” documental de 2006 dirigido por Sophie 

Fiennes. 



 42  

 

Žižek explica que: “la realidad pura y bruta no basta, paradójicamente, para vivir 

necesitamos de un elemento que es en cierto grado irreal pero que, al ser sostenido 

intersubjetivamente (es decir, por una suma de individuos) adquiere la realidad de la que 

carecía en su origen. No hay nada en el ser humano que pueda experimentar fuera del 

orden simbólico. La Matrix, el orden simbólico es nuestro único terreno de juego”. 

Žižek, a mi entender, articula la Matrix por un lado al fantasma en lo singular y por otro al 

discurso en un sentido general, allí, se puede hablar de discurso como aquello que Freud 

aborda en “el malestar en la cultura”, como un regulador de los goces, un ordenador de 

los deseos, un civilizador de los cuerpos y un posibilitador del lazo a través de las 

identificaciones.  

Se supone que la Matrix buscaría cierta homeostasis de las masas en la realidad que les 

versiona, mantenerlas suficientemente dormidas, ese es su tendencioso interés. Bien, la 

cultura tiene funciones análogas a esta, una de ellas, podríamos atribuirle al periodismo, 

al servicio de sostener ciertos grupos de poder, en su trabajo de dar a conocer 

convenientemente los hechos, no podrían privarse de poner su sesgo intencional, la 

línea editorial que le llaman. Llevándolo al ámbito local, por ejemplo, Clarín a lo largo de 

las últimas décadas, nos viene contando que: “Los argentinos somos derechos y 

humanos”, que “estamos mal, pero vamos bien” y más actualmente, con el significante 

“corrupción” a la cabeza, que hay que aguantar, aunque no estemos tan bien, porque los 

que están ahora no roban como los de antes, cuando estábamos mejor.                

El discurso de la época, capitalista, del cual todos somos efecto, tiene como una de sus 

novedades a medida que avanza la tecnología, la existencia de agentes cada vez más 

influyentes, más veloces y efectivos a la hora usarlo para manipular las masas, y 

correlativamente a esto, con la caída del Padre, de los grandes ideales, masas con menos 

sujeción identificatoria, más desbrujuladas y más permeables a ser influidas. Al respecto, 

el juicio a Cambridge Analytica17 donde se comprueba la manipulación a aquellos que no 

tienen un S1 que en términos políticos los posicionen, donde con sus datos de Facebook, 

usados y procesados tecnológicamente, lograron direccionarlos y llevarlos a votar por los 

 
17 Documental, “Nada es privado” Dirigido por: Karin Amer y Jehane Novjain.  



 43  

 

distintos empleadores de la compañía - Trump en EE. UU.- Bolsonaro en Brasil- Macri en 

Argentina. 

Simpáticamente, al igual que en la película ¿La gente podría creer ciegamente en la 

realidad que le arman las máquinas?  

 

 

 

 

  



 44  

 

 Helga Rey, Cid Bariloche. 

 

Mientras fui escribiendo y pensando este trabajo, tras leer una nota insistentemente me 

surgía la palabra “luto”. Ya sabiendo de qué quería escribir, la insistencia de esa palabra 

detenía mi inspiración…me dejaba sin muchas palabras. Finalmente pude abrochar algo 

de lo que me hacía tope. Era mi lugar como analista, lugar del reverso del amo, lugar que 

celebro poder compartir en el Sur del mundo. 

Y desde aquí parto: 

29 de abril de 2019, nota del diario “Un joven de 26 años falleció de forma súbita en 

pleno desfile durante la Semana de la Moda de San Pablo… Pese a la tragedia, los 

organizadores decidieron seguir con el evento… El espectáculo continuó, pero 

las modelos llevaron pancartas escritas a mano con mensajes de homenaje a su 

compañero, ‘luto’”18 

Y así fue cómo me remití, luego de leer esta nota, al tema de las Jornadas “La incidencia 

de la práctica analítica”, incidencia ante un escenario que nada quiere saber de la 

castración; un escenario que recrea fielmente un rasgo de la época. El show debe 

continuar, pero el analista no.  

En la Nota Italiana Lacan dice “El analista, si él se hace cargo del desecho que he dicho, 

es por, precisamente, vislumbrar que la humanidad se sitúa en la felicidad…y en ese 

punto él debe haber cernido la causa de su horror, del propio, el suyo, separado del de 

todos, horror de saber”19 

En la insistencia de la felicidad el camino óptimo es no acercarse al “horror de saber” y el 

discurso del analista, revés de la época, pueda tocar algo de lo que muy bien se ubicó en 

el argumento de las Jornadas “hoy día los seres hablantes obturan la pregunta de la 

división” 

 
18 https://www.infobae.com/america/entretenimiento/2019/04/29/una-modelo-revelo-como-
fueron-los-ultimos-minutos-de-tales-cotta-antes-de-morir-en-la-pasarela/ 
19 Lacan, J.  Nota Italiana, en Otros Escritos. Paidós, Buenos Aires, 2012. p. 329 

https://www.infobae.com/america/entretenimiento/2019/04/29/una-modelo-revelo-como-fueron-los-ultimos-minutos-de-tales-cotta-antes-de-morir-en-la-pasarela/
https://www.infobae.com/america/entretenimiento/2019/04/29/una-modelo-revelo-como-fueron-los-ultimos-minutos-de-tales-cotta-antes-de-morir-en-la-pasarela/


 45  

 

Tomo el aporte de Graciela Esperanza en la entrevista para Surada, quien pensando en 

los significados del significante incidencia, destaca “cómo algo repercute sobre algo”, 

especialmente en el cuerpo. Justamente lo que podemos inferir sobre el hecho de la 

nota es el esfuerzo para que nada de la muerte tenga alguna repercusión, que el cuerpo 

no se toque. 

Dice una de las modelos "me quedé asustada, sin saber qué hacer. No sabía que se 

estaba muriendo, nadie sabía, en realidad". La contingencia golpeó la pasarela, el 

encuentro no fue fallido. El público mirando la escena que esconde a cielo abierto la 

muerte, signo indefectible de la castración. Con el cartel en las manos, transitando esa 

misma pasarela, las modelos portan el significante de lo que no hay, registro de la falta, 

un saber que nombra algo del horror. Un cuerpo, una escritura, un escenario y algo de 

los tres registros se anudan. 

¿Qué tiene el psicoanálisis para decir?  

En esas modelos, con un papel en la mano, con una palabra escrita “luto”, es donde 

pienso el lugar del analista. 

He aquí donde encuentro un atisbo, incidir con nuestra práctica en el escenario de la 

felicidad, en el Show must go on. Portar un cartel que nos haga desaparecer como 

sujetos, quedando como objeto, y en nuestro acto “hacernos cargo del deshecho”. Y así 

abrir una brecha que provoque efectos de verdad. Un corte, que incida, que repercuta. 

 

 

 

 



 46  

 

Vigencia del psicoanálisis frente al 

malestar en la cultura 

  



 47  

 

Cecilia Fernández, Grupo en Formación de Puerto Madryn. 

 

 

A principios del SXX Freud publica ‘La interpretación de los sueños’, hoy casi 120 años 

después seguimos interrogándonos acerca de ellos. A partir de aquel texto inaugural 

delimitamos una pregunta: ¿Por qué seguir las pistas del modo en que Freud y Lacan han 

abordado el sueño y el despertar aún? 

A contrapelo de una época donde la “transparencia” parece ser protagonista y todo 

puede ser expuesto perdiéndose la distancia entre lo íntimo y lo público. En un mundo 

sin real sostenido en un panóptico digital que empuja a la voluntad de hacer de la vida 

un sueño, ellos, los sueños, aún mantienen su lazo con lo más íntimo y se nos presentan 

con su descarada y enigmática opacidad. Apuntamos entonces al corazón de la clínica 

psicoanalítica, que como nos insta Lacan en la Apertura de la Sección clínica en 1977, 

“debe consistir no solo en interrogar el análisis, sino en interrogar a los analistas, para 

que den cuenta de lo que su práctica tiene de azarosa y lo que justifica que Freud haya 

existido”20, al mismo tiempo que sosteniendo el envés del amo moderno. 

‘Anoche pude dormir después de mucho tiempo, me di cuenta porque me despertó un 

sueño…’  

Esas palabras marcaron la entrada en análisis de un hombre que hacía poco tiempo se 

había presentado en mi consultorio con un incontrolable miedo a morir. Su vida era una 

interminable lista de hechos desafortunados que hasta ese momento no tenían límite 

para él. 

J. A. Miller nos recuerda que para Lacan el estatuto del inconsciente no es óntico sino 

ético, por lo que “es completamente legítimo que alguien no espere nada de un sueño, 

ni de su sentido, es preciso que haya en el origen, un sujeto que al contrario decida no 

 
20 Lacan, J. Apertura de la sección clínica, en Ornicar? 3. Petrel, Buenos Aires, 1977. 



 48  

 

ser indiferente al fenómeno freudiano”21 hay que decidir ser analizante del propio No 

querer saber nada de eso! 

Ahora bien, no ser indiferentes al fenómeno freudiano, no es lo mismo que interpretar 

los sueños a la manera freudiana. 

En Une Soirée de rêve, este enero de 2019, E. Laurent nos aclara, Lacan retoma a Freud 

para invertirlo, como bien lo expresa en su conferencia “La tercera”, ayudándonos a 

orientarnos por una diferenciación: si del lado de Freud los sueños son una realización 

de deseo, del lado de Lacan los sueños serían una realización del despertar, por lo que 

entonces a la altura de su última enseñanza nos encontramos entonces con un Lacan 

que propone que es posible descifrar el sueño dándole todo el valor que aún hoy puede 

tener, pero sin embargo, para que advenga como instrumento del despertar, con sus dos 

grandes tesis “nos despertamos para seguir soñando en la realidad” y “nunca nos 

despertamos”. 

Aquel análisis continúa, varios son los indicios de un despertar que, aunque sea 

imposible, se sostiene en una ética que exige a la interpretación analítica, anhelar tocar o 

fracturar la naturaleza del inconsciente, inspirando el duro deseo de despertar. 

 

Bibliografía 

- Byung-Chul, H. La sociedad de la transparencia. Ed. Heder, Buenos Aires, 2018. 
- Freud, S. La interpretación de los sueños. Obras Completas. Tomo I. Amorrortu, 

Buenos Aires, 1988. 
- Freud, S. El uso de la interpretación de los sueños en psicoanálisis. Obras 

Completas. Tomo XII. Amorrortu, Buenos Aires, 1988. 
- Lacan, J. Le Séminaire Livre XX, Encore. Paris, 1975. 
- Miller, J-A. El ultimísimo Lacan. Paidos, Buenos Aires, 2014. 
- Koretzky, C. Sueños y despertares. Una elucidación psicoanalítica. Grama, Buenos 

Aires, 2019. 
- Laurent, E. Intervención durante la Soirée de la AMP, Hacia el XII Congreso de la 

AMP, 2019. Inédito. 
  

 

21 Miller, J.-A., “Habeas corpus”, en Las psicosis ordinarias y las otras bajo transferencia, Scilicet, 

Grama, Buenos Aires, 2017, p. 11. 

 



 49  

 

 Florencia Crespi, Marina Posata, Cid Neuquén.  

“Mejor pues que renuncie  

quien no pueda unir a su horizonte  

la subjetividad de la época”22. 

 

Nos adentramos a un trabajo de a dos, apostando al lazo en una época en la que se 

desenlazan los sujetos, apelando a que lo heterogéneo de nuestros modos de hacer uso 

del significante se sostenga. 

“Me rasco, me corto, me lleno, vomito para sentir alivio”. “La perfección que busco no 

existe.” “Siento que no pertenezco a ningún lugar”. Frases de pacientes que nos invitan a 

interrogar nuestra práctica en la época actual. Época del desborde, de la fascinación por 

la catástrofe, del desvelo y el horror en vivo. La libertad como anhelo de fondo y la 

felicidad como imperativo. Los analistas tenemos que dejarnos molestar por la época, 

por lo que no cesa de no escribirse, lo que insiste y no se presta a la clasificación. Nos 

orientamos por aquello que despabila y nos reencauza a pensar la clínica, sin mirar con 

pesadumbre los restos del padre y tampoco quedar arrasados por una época en la que 

quedan los sujetos sin tierra y a la deriva. 

Las presentaciones sintomáticas aparecen en múltiples y variadas versiones. ¿No hay 

mensaje dirigido a un Otro? ¿Hay rechazo del inconsciente? ¿De qué inconsciente 

hablamos? Clínica que conmueve al analista de su lugar de sujeto supuesto saber. Los 

pacientes dan testimonio de un cuerpo desregulado, angustia respecto de un goce 

deslocalizado. La época se impone en la inmediatez, hay un empuje directo al objeto sin 

mediación de la palabra, sin pasar por el Otro. 

¿Qué lugar ocupan las categorías clínicas en nuestra práctica actual? ¿Qué son sino 

nombres del padre? Es necesario un esfuerzo por no quedarnos en la lógica clasificatoria 

a modo de resguardo de lo real, no pudiendo oír lo que de la letra de goce se desliza 

entre significantes. Quizás se trate de ubicar las estructuras como puntos de capitón en 
 

22Lacan, J. Función y campo de la palabra y del lenguaje en psicoanálisis. En Escritos 1. Siglo XXI, Buenos 
Aires, 2002. p. 309 



 50  

 

nuestro discurso para no quedar también arrasados por lo líquido (en términos de 

Bauman). Apoyaturas que nos permitan una orientación dentro de lo desorientable de lo 

real. 

Es necesario estar advertidos de que nosotros mismos estamos atravesados por la 

época, somos efecto de ella. Apostamos al lugar de la palabra como posibilitadora de un 

lazo al otro. A lo singular como faro, en un intento de poner la lupa a la manera en que la 

palabra se articula al cuerpo. A una ética en el bien decir y a la delicadeza de poder leer 

el modo en que se produce un anudamiento. Analista versátil, despierto y vivo, que 

introduzca un rodeo, un impasse a la “literalidad del goce”23, una distancia respecto de 

los objetos del mercado. Una apuesta a que emerja el amor de transferencia, desde 

donde hacer existir un Otro. 

El psicoanálisis es un discurso vivo, sus conceptos fundamentales no remiten a un saber 

cerrado sobre sí mismo. Ello le permite no agotarse o quedar consumido, dado que llama 

permanentemente a la reinvención en función del caso singular de la clínica y de la 

época vigente. Es un discurso que no cesa de escribirse alrededor de un agujero. 

Bibliografía 

- Battista, G. La clínica actual de Das Unheimliche en Revista Virtualia Nº 36. 2019. 

- Delgado, O. Vivir en la metáfora en Revista de Psicoanálisis Nº 20. Publicaciones 

de la Escuela de la Orientación Lacaniana, Buenos Aires, 2016. 

- Lacan, J. Función y campo de la palabra y del lenguaje en Psicoanálisis en Escritos 

1. Editorial Siglo XXI, Buenos Aires, 2002.  

- Lacan, J. Seminario 17. El reverso del psicoanálisis. Paidos, Buenos Aires, 2016. 

- Miller, J. Leer un síntoma en Lacaniana. Revista de Psicoanálisis Nº 14. 

Publicaciones de la Escuela de la Orientación Lacaniana, Buenos Aires, 2013. 

- Miller, J. Una fantasía. Conferencia de Jacques Alain Miller en Comandatuba. IV 

Congreso de la AMP. Año 2004. 

- Soria, N. ¿Ni neurosis ni psicosis? Editorial Del bucle. Buenos Aires, 2015. 

  

 
23 Delgado, O. Vivir en la metáfora en Revista Lacaniana Nº 20. Grama, Buenos Aires, 2016. p 164. 



 51  

 

Azucena Zanón, Cid Bariloche. 

 

“Lo que nos fuerza a concebir lo imaginario son los efectos por los que subsiste el 

organismo.” dice Lacan en el Seminario 16.  Aclara que el Umwelt es una especie de 

doble del organismo y afirma: “esto se llama lo imaginario”.  

Sólo cuando interviene lo simbólico hay efectos en el orden de la imagen.  

 

Tres momentos en la enseñanza de Lacan 

1. En El Estadio del Espejo Lacan señala que la biología da cuenta que la imagen 

produce efectos en lo real.  Asociación real e imaginario. 

Con la intervención de lo simbólico, lo imaginario se “ordena” en una unidad, imagen 

totalizadora del cuerpo que vela la experiencia de fragmentación inicial, la que retorna 

en sueños y en las psicosis. 

El cuerpo del espejo es un imaginario asociado a lo simbólico, imaginario que Lacan 

refiere a la esfera24.   Asociación de imaginario y simbólico que se asienta sobre un real. 

“La función del estadio del espejo es un caso particular de la función de la imago, que es 

establecer la relación del organismo con la realidad” 25 

2. En el fantasma ubicamos una dimensión imaginaria, una simbólica y un goce que 

toca el cuerpo. Lo imaginario es necesario al fantasma. intermedia entre pulsión y 

simbólico. El fantasma entre pulsión y simbólico es devastador. 

3. Por último, respecto al nudo borromeo, lo imaginario es lo que anuda, es decir lo 

que mantiene unido 26.  

Lacan dice de lo imaginario: 

Es la imagen que da consistencia al cuerpo.   

Es lo que responde por el sentido. 
 

24 Lacan, J. Seminario 24. (inédito) 

25 Lacan, J. El estadio del espejo como formador de la función del yo (je) tal como se nos revela en la 
experiencia analítica, en Escritos 1.  Ed Siglo XXI, Buenos Aires, 2009.  
26 Lacan, J. Seminario 22. (inédito) 



 52  

 

El espacio es de tres dimensiones a raíz de que lo imaginario, para sostener lo simbólico 

y real, se reduce al tres del nudo.  

Ubica la vida como un agujero en lo real, se pregunta, si lo real es la vida, ¿cómo el gozar 

de la vida participa de lo imaginario? 

 

En el Seminario 24, nos dice que lo imaginario se continúa en lo real “puesto que los 

cuerpos no son producidos (…) sino como apéndices (…)  de la vida”27  

Que lo imaginario se continúe en lo real señala el lugar diferente que Lacan otorga a lo 

imaginario al final de su enseñanza, del que sigue sosteniendo que es el cuerpo, única 

consistencia del parlêtre. 

Que lo imaginario sea el cuerpo no es equivalente a que el cuerpo sea imaginario. 

 “Ese cuerpo no habla, sino que goza en silencio, ese silencio que Freud atribuía a las 

pulsiones; pero sin embargo es con ese cuerpo con el que se habla, a partir de ese goce 

fijado de una vez por todas. El hombre habla con su cuerpo”, dice Miller.28  

Cómo dar cuenta de esto, cómo operar en el análisis del parlêtre, en que lo imaginario se 

continúa en (¿nos conduce a?) lo real?  “eso comienza ahí, en el hermoso medio de lo 

simbólico.”29   

Tres momentos diferentes en la enseñanza de Lacan; en cada uno de ellos lo que 

resuelve el encuentro real y simbólico es lo imaginario.   

Podríamos decir “de El Estadio del Espejo a la ultimísima enseñanza y retorno”. 

Volvemos a un real e imaginario en relación al cuerpo. A un goce del que Miller en El ser 

y el Uno dice que “en ocasiones lo encontramos en los sueños”  

 
27 Lacan, J. Seminario 24. (inédito)  
28 Miller, J-A: Hablar con el cuerpo -Conclusión de PIPOL V, disponible en 
http://nelbogota.blogspot.com/2013/11/hablar-con-el-cuerpo-conclusion-de.html 
29 Lacan, J. Seminario 24. (inédito) 



 53  

 

Claudia Villafañe, La Plata. 

 
Mujeres condenadas  

  
Como triste ganado en las arenas acostadas,  
 entornando los ojos y mirando hacia el mar,  

 con los pies que se buscan, las manos enlazadas,  
 tienes posturas lánguidas, lento desperezar.  

 
Las unas, corazones que aman la confidencia   

en medio de las frondas, la fuente florecida,  
Deletreando el amor con tímida inocencia   

y escribiendo sus nombres en la corteza herida. 
  

 Las otras, como hermanas caminan lentamente   
a través de las rocas llenas de apariciones,  

 en donde San Antonio vio surgir de repente  
 los senos nacarados y los rojos pezones  

  
 y las hay que a la lumbre de la de resinas goteantes,  

en la muda oquedad de los antros paganos,  
nos llaman en socorro de sus fiebres aullantes,  

¡Oh Baco, que adormecen los tormentos humanos! 
  

 Y en otras cuyas gargantas ciñen escapularios   
Y qué un látigo oculta bajo sus vestiduras,  

 Mezclan en los nocturnos instantes solitarios  
 espuma de placer con lágrimas oscuras 

  
 ¡Oh, vírgenes! ¡Oh, Mártires! oh monstruos! ¡Oh posesas!  

 espíritus de toda realidad negadores,  
 ansiosas de infinito, devotas, satiresas,  

 ya bañadas en lágrimas ya presas de furores. 
  

  yo que hasta vuestro infierno también os he seguido,  
os amo hermanas mías, y os tengo compasión,  

 Por la sed insaciable y el tormento sufrido,  
 y la amorosa urna de vuestro corazón  

 

CXI.  Las flores del mal. Baudelaire  

 
 

I. Violencia y Pulsión de muerte. 

La problemática de la violencia tal cómo se observa en los síntomas contemporáneos, 

nos obliga a ubicar coordenadas desde dónde puede ser pensada por el psicoanálisis en 

su especificidad.  



 54  

 

Más allá de la diversidad de los fenómenos en los que aquella pueda manifestarse esto 

nos lleva a interrogarnos acerca de la estructura de la violencia y la de las 

subjetividades involucradas.  

A fines del siglo 20 se puede observar que se gesta el declive de la figura paterna, que ha 

producido la caída de los ideales, los cuales funcionaban temperando la agresividad y 

tensión propia de la civilización.  

En “El malestar en la cultura”30 S. Freud ya nos advierte sobre los riesgos con los que 

opera la desmezcla pulsional, de acuerdo con los términos freudianos, la pulsión de 

muerte se expresa como la tendencia a la destructividad característica de los hombres.  

Tanto Freud como Lacan aludieron a las manifestaciones sociales.  

Freud se refirió a la “angustia social” y Lacan el “síntoma social”, la guerra atravesó la 

vida del creador del psicoanálisis dejando marcas en su escritura.  

En su trabajo “Psicología de las masas y análisis del yo”31 describe el fenómeno de masas 

que se encuentra en la base de la configuración de los grupos sociales. 

La cohesión de las formaciones proviene de una identificación entre los individuos que la 

integran, cuya base supone que todos ellos comparten el mismo ideal, personificado por 

el líder de manera que los sujetos se identifican, en tanto todos ellos tienen idéntico 

ideal del yo, encarnado en quién dirige el grupo, esos lazos otorgan fuerza a las 

formaciones y las preservan de su disolución.  

Freud dice, que cuando declina la figura del líder, también caen las identificaciones de 

los integrantes y este quiebre da lugar al pánico, ya que al desaparecer los lazos 

recíprocos se libera una gran angustia desencadenada por sentimientos de indefensión.   

Los lazos recíprocos cesan y se libera un quantum de angustia.   

La rotura de los lazos deja a los sujetos más permeables a sus pulsiones, en ausencia de 

las ligaduras afectivas entre ellos, es decir que el peligro no sólo es el que emerge de 

 
30 Freud, S. El Malestar en la cultura en Obras Completas Tomo XXI. Ed. Amorrortu, Buenos Aires, 1992. p. 
108. 
31 Freud, S. Psicología de las masas y análisis del Yo en Obras Completas Tomo XVIII. Ed. Amorrortu, Buenos 
Aires, 1992. 



 55  

 

afuera, sino el que tiene por causa impulsos desenfrenados que brotan de manera 

inédita. 

Lacan aludió al síntoma social y dijo de él, que sólo hay un síntoma social.  

“Cada individuo es realmente un proletario, es decir no posee ningún discurso con el que 

hacer vínculo social, dicho de otro modo, semblante”32. 

Tal síntoma guarda una estrecha relación con la violencia ya que está aumenta allí donde 

falta la palabra, en 1954 Lacan esbozó tal definición bajo la forma de una pregunta ¿no 

sabemos acaso que en los confines donde la palabra dimite empieza el dominio de la 

violencia y qué reina allí, incluso sin que se la provoque?33 

En 195834 planteó esta relación, en forma contundente al decir que” la violencia no es la 

palabra incluso es exactamente lo contrario, lo que puede producirse en una relación 

interhumana es o la violencia o la palabra”. 

 

II. El mal, el kakoon y el crimen35  

El concepto de un mal interior representado por el kakoon, el cual es retomado por 

Lacan en distintos lugares en la “Agresividad en Psicoanálisis” de 1948, se refiere 

al kakoon que produce las reacciones agresivas en la psicosis.   

En “Acerca de la Causalidad Psíquica”, toma este concepto a la manera de su tesis acerca 

de la paranoia de auto-punición.   

En definitiva, este objeto no es más que el objeto a, plus de goce, objeto éxtimo al decir 

de J. A Miller, del que el psicótico se libera a través de su pasaje al acto enfermo, 

golpeando en el otro el kakoon de su propio ser. 

 

III. Sexualidad y Género  

 
32 Lacan, J. La Tercera en Intervenciones y Textos 2. Ed Manantial, Buenos Aires, 1988. P. 86. 
33 Lacan, J. Introducción al comentario de Jean Hyppolite sobre la Vernienung de Freud en Escritos 1. Ed. 
Siglo XXI, Buenos Aires, 2002. 
34 Lacan, J. Seminario 5. Las Formaciones del Inconsciente. Paidos, Buenos Aires, 1999. p. 468. 
35 García, C. y Tendlarz, S. ¿A quién mata el asesino? Paidos, Bueno Aires, 2014. 



 56  

 

A partir de la inclusión del género en la lectura de la realidad, se reservó el término 

“sexo” para designar las diferencias anatómicas y fisiológicas entre machos y hembras, y 

“genero”, para denominar la elaboración de valores y roles impuestos en la cultura sobre 

la diferencia sexual. 

Para el psicoanálisis, el cuerpo tiene una dimensión real que lo hace éxtimo al yo, es por 

ello que el sexo jamás puede identificarse con lo que percibe la conciencia. 

Freud planteo la existencia del polimorfismo de la sexualidad infantil, considero la 

homosexualidad como un destino posible cómo el de la heterosexualidad.  

¿La anatomía como destino? Quizá con esto quiso decir que, pese a las diversas 

orientaciones sexuales, el cuerpo es marca insoslayable.   

En cuanto a Lacan con las fórmulas de la sexuación, indicó que todo ser que habla puede 

inscribirse del lado masculino o del lado femenino, en el masculino encontramos la 

función fálica como universalidad, mientras que en el femenino aquello que la inscribe 

como no-todo.  

                                                      Las fórmulas de la sexuación de Lacan 

 

 

Hay en uno cosas que no encuentran palabras, se sueñan, se sienten, se cantan, se 

gritan. O se padecen.36 

 
36 González Tabóas, C. Un Amor menos tonto. Una lectura del seminario XXI de Lacan.  Gramma, Buenos 
Aires, 2015. p. 341. 



 57  

 

Hay fórmulas, una escritura al modo de la ciencia, y unas letras cuyo único sentido es 

ofrecerle a la práctica analítica el fundamento lógico que necesita, ya que su discurso es 

algo único; no es mística, ni ciencia, ni arte de interpretar, ni enteramente 

matematizable.   

La primera fórmula, donde la negación recae sobre Φ. No hay nada que se pueda 

encontrar en el lenguaje común. Por eso nos inquietamos si algo parece salido de la 

nada. Nada se niega en la fórmula que sigue, debajo, del mismo lado izquierdo. Nos 

incluye a todos en los ratos en los que obedecemos a las razones del pensamiento, 

sujeto a lógica, ley, medida, razón, concepto.  

En cambio, del lado derecho, lado femenino, pasa otra cosa.  

No hay nadie que no (doble negación), nadie que no esté metido en el baño del lenguaje. 

Cualquiera puede imaginar, afirmar, negar, argumentar, en fin, delirar lo que se le 

ocurra, sin que se le pidan pruebas ni verificación ni demostración.  

Aún tenemos la última fórmula, lado derecho, lado femenino, donde se niega el (todos).  

Aquí no hay todo ni todos, sino uno por uno; hay fenómenos silenciosos, sin 

representación posible, por mucho que el arte y la literatura se les aproximen. 

No hay ciencia de lo contingente e indecible, que estremece los cuerpos sin lugar a 

suposición ni duda. Lacan le abre ese espacio a la experiencia analítica.                       

Lacan, psicoanalista, reconocía que inscribir la sexualidad con una función matemática 

exige doblar el esfuerzo. ¿Por qué lo hizo? Porque la lógica clásica, la que usamos todos 

los días, no pasa de la especie hombre y del género masculino y femenino.  

 

IV. La violencia contra las Mujeres. 

Actualmente, hay teorías que insisten en asuntos de género. Se ve el flagelo de la 

violencia contra las mujeres, pero el caso, es que no orientan a unos y a otros respecto 

de las dificultades que tienen para relacionarse.  

Tal vez discuten por extremar posiciones, como si “lado hombre, lado mujer” fueran dos 

lógicas enfrentadas.  



 58  

 

Para el psicoanálisis, en los lazos entre los sexos interviene una trama inconsciente en la 

que, en cada uno, hombre o mujer, se juegan, se mezclan, o se atascan de algún modo 

las dos variantes lógicas.  

Un psicoanálisis permite rectificar algo en ese padecer, consecuencia de que, en 

términos de pura lógica, no hay relación proporción sexual. 

Ahí puede brotar el amor, lazo que suple la falla de la relación sexual; pero no es 

cualquiera el amor que suple.  

Hoy, ni eso, en las ciudades la ley y la norma se diluyen, el mercado subraya los 

imperativos de consumo, las identificaciones se desvanecen, el amor se degrada empuje 

de un capitalismo salvaje.  

Sin embargo, el psicoanálisis se reinventa una vez más, como envés de la época, y 

renueva su apuesta a través de un “artificio” del amor, elogio de lo femenino. 

 

 
   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


